
                                   Os três encontros da alma humana com o Espírito,
        o Filho de Deus e o Deus Pai                   

         Rudolf Steiner                         
      GA 175* Terceira palestra  Berlim, 20 de fevereiro de 1917

                                          Tradução*: Salvador Pane Baruja, 07/08/2024
        Uso particular e sem fins lucrativos

Se conformarmos de maneira prática e no mais nobre sentido os frutos que poderíamos 
receber da ciência espiritual, chegaríamos a sentir como o ser humano leva dentro de si um ser 
humano interior, um segundo ser humano além daquele que se conhece convencionalmente. Deste 
ponto de vista, realmente todos os seres humanos possuem duas entidades, sendo que uma delas é 
formada pelo nosso corpo físico e pelo nosso corpo etérico, e pertence ao mundo exterior, no 
sentido que esse corpo físico, e de certa forma também o etérico, é um conjunto de elaborações, 
imagens representativas e revelações das entidades divinas e espirituais que sempre se encontram ao
nosso redor.

Diferentemente de como nós conhecemos os nossos corpos físico e etérico, eles são, na sua 
verdadeira essência, imagens, não de nós nem de nossa realidade, mas são imagens dos, digamos 
assim, deuses, que, na medida em que vivem plenamente, criam os nossos corpos físico e etérico, e 
os conduzem ao desenvolvimento, da mesma forma como nós geramos os nossos atos. O ser 
humano interior é de tal maneira conformado que se encontra mais próximo do corpo astral e do Eu,
que para o cosmos são mais novos do que os corpos físico e etérico. Sabemos disso a partir do que 
consta no livro A Ciência Oculta1.   

O Eu e o corpo astral constituem aquilo que, por assim dizer, descansa no leito preparado 
para nós pelos seres divinos, que permeiam o universo exterior revelando-o. É através das 
experiências, dos acontecimentos, das provações e das mudanças do destino vivenciados pelos 
corpos físico e etérico que o Eu e o corpo astral devem ascender gradualmente os degraus do 
desenvolvimento que nós já conhecemos.

Como eu disse aos senhores anteriormenteNT, nós estamos na mais íntima relação com todo o
universo, com todo o cosmos. Ela pode ser inclusive calculada e mostrada em números, como 
fizemos a última vez rápidamente. Gostaria de dizer que, para nossa surpresa, esses números 
expressam o número de inspirações e expirações que, em média, uma pessoa realiza diariamente e 
que equivale ao número de anos que {NT: visto da Terra} o Sol leva para retornar ao equinócio de 
primavera. Quando tomamos conhecimento com sensibilidade dessas descobertas aritméticas, 
podemos sentir um arrepio, com um arrepio diante do divino, a respeito da nossa participação no 
universo divino e espiritual, que se revela em todos os fenômenos exteriores. 

1 Die Geheimwissenschaft im Umriß (1910) GA 13. {Publicada no Brasil sob o título A Ciência Oculta Esboço de 
uma cosmovisão supra-sensorial (Obra Completa volume 13), Editora Antroposófica, São Paulo, sexta edição, 
2006}. 

NT: Na palestra anterior, de 13 de fevereiro também em Berlim, Rudolf Steiner falara da relação entre o chamado ano    
       platônico (25.920 anos) e a frequência respiratória média do ser humano (18 inspirações e expirações por minuto,    
       ou seja, 25.920 vezes ao dia) para mostrar a relação entre o homem como microcosmos e o macrocosmos.
*     Revisão: Christine e Friedhelm Zimpel.



                                                                                                                                                                                       2/11

Esse fato mostra-se, contudo, de maneira mais profunda, pois nós somos o microcosmos, 
que é revelado a partir do macrocosmos, quando olhamos espiritualmente os fatos que eu chamo de 
os três encontros da alma humana com as entidades do universo. Portanto, hoje gostaria de falar 
com os senhores dos três encontros da alma humana com as entidades do universo.

Inicialmente, como seres humanos que somos, sabemos que, enquanto habitamos a Terra, 
carregamos os nossos corpos físico, etérico e astral e o Eu. Cada par dessas entidades aqui 
apresentadas conta por sua vez com o que eu chamo de duas sub entidades: o ser humano mais 
exterior conta com os corpos físico e etérico, e o ser humano mais interior com o corpo astral e o 
Eu. Bom, nós {também} sabemos que o ser humano continuará se desenvolvendo. A Terra atingirá 
no futuro a sua culminação. A Terra vai se desenvolver para chegar aos estágios chamados de 
Júpiter, Vênus e Vulcão {NT: ver Teosofia, citada no rodapé da página nove}. O ser humano 
{também} se desenvolverá de um estágio a outro. Sabemos que uma entidade superior do seu Eu irá
se desenvolver e se revelará nele: a Personalidade Espiritual {NT: também conhecida como 
Manas}, que vai surgir corretamente durante o desenvolvimento de Júpiter, logo depois que o 
desenvolvimento da nossa Terra chegar ao fim.

O Espírito Vital {Buddi} se revelará no ser humano integralmente durante a época de Vênus,
enquanto que o verdadeiro Homem Espírito {Atma} surgirá na época de Vulcão. Portanto, na 
medida em que aguardamos a realização do grande futuro cósmico humano, observamos o seu 
desenvolvimento em três etapas, as etapas da personalidade espiritual, do espírito vital e do homem 
espírito. Mesmo que de certa forma eles esperem por nós no futuro desenvolvimento, eles já se 
encontram em determinada relação conosco, embora o desenvolvimento ainda não tenha começado.
Eles se encontram no seio das entidades divinas e espirituais, que nós conhecemos como sendo as 
hierarquias superiores, e que a partir delas se doarão a nós. Atualmente, já mantemos relações com 
essas hierarquias superiores, que no futuro nos presentearão com a Personalidade Espiritual, o 
Espírito Vital e o Homem Espírito.

Para evitar o uso de expressões complicadas, no lugar de dizer que “nos relacionamos com a
hierarquia dos anjos”, podemos dizer que “nos relacionamos com o que virá no futuro, com a 
personalidade espiritual”. E, no lugar de dizer que “nos relacionamos com a hierarquia dos 
arcanjos”, podemos dizer que “nos relacionamos com o espírito vital, que virá no futuro”, etc.

De fato, no que diz respeito à nossa predisposição, que no mundo espiritual significa algo 
muito mais elevado do que na Terra, hoje já somos bem mais do que o ser humano 
quadrimembrado, ou seja, dotado de corpos físico, etérico e astral e do Eu. Já levamos em nós o 
germe da Personalidade Espiritual, também do Espírito Vital e do Homem Espírito. Eles se 
desenvolverão no futuro a partir de nós, mas já estão presentes em nós como germes. Isso não é 
nada assim abstrato, porquanto esse fato de que os levamos conosco é algo bem concreto, pois já 
realizamos verdadeiros encontros com esses elevados membros de nossa essência.

Esses encontros ocorrem da seguinte maneira: no atual estágio de desenvolvimento do ser 
humano nós chegaríamos a atingir progressivamente um certo distanciamento espiritual, que nos 
levaria a sentir uma alienação difícil de aguentar tudo o que é espiritual, mas isso não ocorre 
porque, de tempos em tempos, temos esses encontros com a nossa Personalidade Espiritual. O 
nosso Eu deverá se encontrar com aquela elevada Personalidade Espiritual que ainda vamos 
desenvolver e que, de certa maneira, é semelhante às entidades da hierarquia dos anjos. Falando 



                                                                                                                                                                                       3/11

numa linguagem cristã mais popular, devemos encontrar-nos periodicamente com uma entidade da 
hierarquia dos anjos, que está muito próxima de nós, porque ela realiza algo espiritual em nós, que 
nos coloca na situação de, no futuro, podermos receber a Personalidade Espiritual. E devemos 
encontrar-nos com uma entidade da hierarquia dos arcanjos, porque ela planeja realizar algo em nós
que levará no futuro ao desenvolvimento do Espírito Vital e assim por diante.

No fundo, no sentido crístico, tanto faz colocar essa entidade na hierarquia dos anjos ou falar
como os povos antigos o faziam, que se referiam ao gênio que dirige o ser humano. Nós sabemos 
que vivemos numa época na qual só a poucas pessoas é permitido observar as coisas e as entidades 
do mundo espiritual. Mas isso logo vai mudar. Existiu um tempo, que já passou, durante o qual era 
possível {ao ser humano} observar num sentido muito mais amplo as entidades e também os 
diferentes processos de desenvolvimento do mundo espiritual. Igualmente, na época em que se 
falava do gênio de um ser humano específico podia-se observar de maneira direta e concreta esse 
gênio.

Num passado não muito remoto, essa observação concreta era de tal forma poderosa, que os 
seres humanos podiam descrevê-la concretamente, objetivamente, e que a presente humanidade 
considera ser poesia, mas que não era tal. Assim, gostaria de apresentar literalmente o que Plutarco 
contou da relação do ser humano com o seu gênio2. O escritor grego diz que, além da parte da alma 
que mergulha no corpo físico humano, existe uma outra parte da alma, uma parte pura, que fica 
flutuando por cima da cabeça do homem, se apresenta como se fosse uma estrela, que com razão é 
chamada de seu demônio {NT: Em grego antigo, demônio tinha os significados de “espírito“ e de 
“potência do destino“. O cristianismo adotou os sentidos de “diabo“ e de “ser maléfico“.}, seu 
gênio, que guia o ser humano e que o {ser humano} sábio segue de boa vontade essa orientação.

Portanto, Plutarco descreve o que considera ser uma realidade exterior concreta, não uma 
poesia, e que expressamente aponta para o fato de que, em geral, observa-se a parte espiritual do ser
humano junto com a corpo físico, de tal forma que a parte espiritual preenche o mesmo espaço do 
corpo físico. Mas que o gênio que dirige o ser humano é visto fora {acima} da cabeça como algo 
especial. Paracelso3, um dos últimos homens que sem ter uma instrução ou uma disposição 
particular possuía muito conhecimento desses asuntos, disse algo parecido a respeito dessa imagem,
assim como outras pessoas. O gênio nada mais é do que a personalidade espiritual em gestação, 
aliás apoiado por uma entidade da hierarquia angelical.

2   Escritor grego (que viveu aproximadamente entre os anos 50 antes de Cristo e 120 depois de Cristo). A citação não 
consta das notas taquigráficas da palestra. Rudolf Steiner possívelmente leu o seguinte: “Você apenas não sabe que você
vê demônios. Isso ocorre aproximadamente da seguinte maneira: Cada alma tem um pouco de razão, não existe 
nenhuma alma desprovida de razão e da força do pensar. Contudo, a parte da alma que está em contato com a carne e os
instintos sofre uma modificação e, por meio de alegria e de dor, se transforma, perdendo a razão. Entretanto, nem todas 
essas partes das almas se ligam da mesma forma, algumas depois afundam na corporalidade e são completamente 
desestruturadas, absolutamente desgarradas pelas paixões durante a vida. Já outras almas se ligam a uma parte ou a 
outra, mas mantêm a sua pureza fora {da corporalidade}, de tal forma que parecem nadar, é como se tivessem um sinal 
na parte superior, que só toca a cabeça do ser humano afundado e assim sustenta essa alma, preservada de mergulhar 
por completo {na corporalidade}, que obedece e não se deixa dominar pelas paixões. Então, o que mergulhou no corpo 
e se movimenta é chamado de alma, mas o que se afasta da corrupção é em geral chamado de razão e acredita-se que 
vive nela {na alma}, assim como que, aquilo que virá a ser, se tornasse visível e estivesse contido na imagem de um 
espelho. Mas quem chama isso de demônio, algo que está fora {da alma}, tem a opinião correta. As estrelas, que 
parecem morrer (…) nelas você tem perante os seus olhos as almas que estão completamente mergulhadas no corpo, 
mas elas voltam a brilhar e surgem das profundezas, como que sacudindo o nevoeiro e a escuridão feitos sujeiras, e 
nelas você vê aquelas {almas} que após a morte voltam a nadar para fora do corpo, e aquelas que flutuam no alto, elas 
são os demônios dos seres humanos, dos quais se diz que possuem razão. Agora tenta reconhecer o elo que une cada um
deles {dos demônios}a uma alma”. Parágrafo número 22 do capítulo “A respeito dos demônios de Sócrates”, do livro  
{de Plutarco} “A respeito de Deus e da Providência, de demônios e de vaticínios”. 
3   Theophrastus Bombastes Paracelsus von Hohenheim (1493-1541).



                                                                                                                                                                                       4/11

É muito significativo aprofundar um pouco esta questão, pois a visibilidade deste gênio 
revela uma particularidade muito especial, que é possível entender quando se compreende a relação 
dos seres humanos entre si. Também pode-se partir de um ponto de vista muito diferente, mas 
tomemos esta perspectiva. A relação dos seres humanos entre si revela algo significativo no que diz 
respeito aos membros espirituais da essência humana. Quando duas pessoas se encontram, e elas só 
podem observar esse encontro através dos olhos físicos e sensoriais, elas percebem que elas se 
aproximam mutuamente, talvez se cumprimentam e por aí afora.

Entretanto, quando uma pessoa está em condições de observar espiritualmente esse processo
{do encontro de duas pessoas}, ela capta que cada encontro entre seres humanos está relacionado a 
um acontecimento espiritual, que se expressa, entre outras formas, quando uma parte do corpo 
etérico que forma a cabeça das pessoas demonstra até a mais sutil simpatia ou antipatia que emana 
delas durante o encontro pessoal.

Vejamos um caso extremo, que também ocorre na vida. Duas pessoas que não se toleram 
mutuamente se encontram e aí acontece o seguinte: a parte do corpo etérico que conforma a cabeça 
de cada uma delas surge da cabeça e se inclina em direção à outra pessoa. É assim que aparece a 
antipatia mútua, como se as pessoas inclinassem permanentemente a cabeça em direção ao etérico 
da outra.

 Quando duas pessoas que se gostam mutuamente se encontram, vê-se um processo 
semelhante. Mas aí então só surge o etérico da cabeça, que se inclina para trás. Em ambos os casos, 
seja o etérico da cabeça que se inclina como que cumprimentando em caso de antipatia, seja que se 
inclina para trás em caso de simpatia, de certa forma acontece da cabeça física ficar mais livre da 
presença do etérico do que em geral ocorre. De qualquer jeito, esse movimento é sempre relativo, 
pois o etérico não sai por completo da cabeça {nem para a frente nem para trás}, mas se desloca e 
retorna, observando-se uma sequência {de movimentos}. Só que, durante o encontro, um corpo 
etérico mais fino enche a cabeça de cada pessoa do que quando elas não se encontram. Como o 
etérico da cabeça tornou-se mais fino, a consequência disso é que o corpo astral da cabeça torna-se 
mais visível para quem é clarividente. Portanto, não é só o corpo etérico que se mexe, mas de fato 
ocorre uma mudança da luminosidade do corpo astral da cabeça. 

Fato é que algumas pessoas que estão em condições de viver muitas coisas de maneira 
altruista são apresentadas com uma auréola em torno da cabeça, e isto apoia-se nessa verdade 
factual e não é poesia. Pois não é produto do acaso que, quando duas pessoas simplesmente se 
encontram, surge então essa imagem, mesmo que o amor tenha um forte componente de egoísmo. 
Essa auréola também surge quando, em determinados momentos, uma pessoa não se vivencia a si 
mesma nem mantém uma relação pessoal com alguém durante um encontro pessoal, mas sim se 
relaciona com o que é próprio da humanidade, com o amor à humanidade em geral. Nesse caso, 
contudo, o corpo astral torna-se fortemente visível em torno da cabeça dessa pessoa. Se nesse 
momento está presente alguém que pode ver clarividentemente o amor altruísta de uma pessoa, ela 
vê a auréola e sente-se levada a pintá-la como uma realidade. Essas coisas estão relacionadas a fatos
objetivos do mundo espiritual. Mas aquilo que existe objetivamente, que existe pemanentemente 
como realidade do desenvolvimento da humanidade, isso está relacionado a algo mais.



                                                                                                                                                                                       5/11

De tempos em tempos, o ser humano deve entrar em íntima relação com a sua personalidade
espiritual, que também repousa na aura astral, que se torna visível naquilo que descrevi para os 
senhores, que {ainda} não está desenvolvida, mas que igualmente ilumina do alto, do futuro. O ser 
humano deve encontrar-se regularmente com a sua personalidade espiritual. E quando ocorre esse 
encontro?

Voltemos ao primeiro encontro, do qual já falamos. Quando ocorre esse encontro? Em 
condições normais, ele se dá aproximadamente no meio do sono, entre o adormecer e o despertar. 
As pessoas que estão mais próximas à vida da natureza, as pessoas mais simples do interior, que vão
dormir quando o sol se oculta e se levantam com a aurora, elas têm esse encontro no meio do sono 
justamente em torno da meia noite. As pessoas que se distanciam das relações com a natureza 
vivenciam menos isso. Que isso é possível constitui justamente a liberdade do ser humano. O ser 
humano da atual cultura moderna pode viver como ele quiser, não que deixe de existir uma certa 
influência da natureza na sua vida, mas dentro de determinados limites ele pode viver como achar 
melhor.

Mesmo assim, no meio de um sono mais longo, ele pode vivenciar aquilo que pode ser 
chamado de um encontro íntimo com a personalidade espiritual, portanto, com as qualidades 
espirituais que constituem a personalidade espiritual, isso vem a ser um encontro com o gênio. Este 
encontro com o gênio ocorre, cum grano salis {com as devidas ressalvas}, todas as noites, ou seja, 
cada vez que a pessoa dorme. Isto é muito importante para a pessoa, pois o efeito posterior de cada 
encontro com o gênio durante o sono proporciona ao ser humano um sentimento de satisfação pela 
sua relação com o mundo espiritual. O sentimento que podemos ter durante a vigília devido à nossa 
relação com o mundo espiritual é o efeito posterior do encontro com o gênio.

Este é o primeiro encontro com o mundo superior, que inicialmente ocorre de maneira 
inconsciente para a maioria das pessoas. Mas ele se tornará crescentemente consciente, à medida 
que as pessoas passem a vislumbrar os seus efeitos, à medida que, acolhendo as idéias e as 
representações da ciência espiritual, passem a aprimorar a consciência de seus sentimentos durante 
a vigília, de tal forma que a alma passará a ser mais sutil para observar cuidadosamente esses 
resultados posteriores {do encontro com o gênio}. É isso o que importa, que a alma seja mais sutil, 
que esteja em contato mais íntimo com a sua vida interior, para observar esses efeitos posteriores.

O encontro com o gênio torna-se, de alguma forma, frequentemente consciente para cada 
pessoa, mas, devido a que o ambiente atual é tomado por conceitos oriundos da visão materialista 
da vida, ou seja a vida vê-se coberta por uma mentalidade materialista, ela é inadequada para que a 
alma possa prestar atenção àquilo que surge através do encontro com o gênio. À medida que a 
pessoa espiritualizar seus conceitos, deixando de lado o que o materialismo oferece, ela passará 
progressivamente a aprofundar a percepção do encontro com o gênio a cada noite, tornando-se algo 
evidente {para essa pessoa}. 

Vamos falar agora de um segundo tipo de encontro, mais elevado do que o primeiro.
 Vejam os senhores que, a partir das alusões feitas até aqui, pode-se deduzir que o primeiro 

tipo de encontro com o gênio está relacionado ao curso do cotidiano. Se adaptarmos a nossa vida 
exterior por completo à cultura da atualidade, seríamos menos livre do que já somos, e assim esse 
encontro ocorreria em torno da meia noite. A cada meia noite, a pessoa teria esse encontro com o 
gênio. Mas a liberdade do ser humano repousa no fato que esse encontro pode ser transferido, ou 
seja, o encontro do Eu humano com o gênio pode ser transferido.



                                                                                                                                                                                       6/11

Em contrapartida, o segundo encontro não pode ser facilmente transferido. Isso é assim, 
porque aquilo que fica mais ligado aos corpos etérico e astral não pode ser facilmente transferido 
perante a ordem macrocósmica. Para o ser humano da atualidade, o que está ligado ao corpo físico e
ao Eu pode ser transferido de maneira muito vigorosa. O segundo encontro está, portanto, mais 
ligado à grande ordem macrocósmica. Esse segundo encontro está ligado ao decorrer do ano, assim 
como o primeiro o está em relação ao decorrer do dia. Aqui devo chamar a atenção para algo que já 
apontei anteriormente a partir de outros pontos de vista. 

A vida do ser humano na sua totalidade não transcorre de fato de maneira uniforme ao longo
do ano, pois o ser humano muda durante esse tempo. No verão, quando o sol aquece com maior 
intensidade, a pessoa está mais  entregue à vida no interior de seu corpo físico e, assim, também à 
vida material do seu meio ambiente, enquanto que no inverno ela deve, de certa forma, lutar contra 
as elementais manifestações exteriores e, por isso, depende mais de si mesma. A espiritualidade da 
própria pessoa {durante o inverno} também se separa mais de si mesma e da Terra, e liga-se {mais}
ao mundo espiritual, a todo o entorno espiritual.

É por isso que a curiosa sensação que nos liga ao mistério e à festa de Natal não é nada 
arbitrário, pois ela está relacionada ao processo que estabelece a {data da} festa de Natal. Nesses 
dias de inverno quando {inicialmente} essa festa foi marcada {no hemisfério norte, pois no sul o 
Natal é comemorado no verão}, o ser humano efetivamente está entregue por completo ao 
espiritual, assim como toda a Terra também o está. De certa forma, ele vive num reino que está 
próximo à espiritualidade. O resultado disso é que, na época de Natal e até o atual Reveillon, o 
corpo astral do ser humano encontra o Espírito Vital, assim como ocorre o primeiro encontro entre o
Eu e o Homem Espírito. É a partir desse encontro com o Espírito Vital que se dá a proximidade ao 
Cristo JesusNT.

 Pois é através do espírito vital que Cristo Jesus se revela. Ele se revela por meio de uma 
entidade do reino dos arcanjos. Evidentemente, ele é uma entidade muito mais elevada, o que neste 
caso não importa, mas que se revela por meio de uma entidade do reino dos arcanjos. Assim,
através desse encontro, estamos especialmente muito próximos a Cristo Jesus, considerando o 
desenvolvimento a partir do mistério do Gólgota, o nosso atual desenvolvimento. De certa forma, 
poderíamos chamar o encontro com o Espírito Vital nas profundezas da {nossa} alma de um 
encontro com o Cristo Jesus.   

 Quando o ser humano aprofunda a sua vida dos sentimentos, seja por meio do 
desenvolvimento da consciência espiritual na área do aprofundamento religioso e dos exercícios 
religiosos, seja complementando esses exercícios e esses sentimentos por meio da adoção de 
representações da ciência espiritual, ele pode vivenciar os resultados do encontro com o espírito 
vital, ou melhor, com Cristo Jesus, assim como também sente durante a vigília os resultados 
posteriores dos encontros com o gênio. E, de fato, é assim que, na época posterior à época de Natal 
e até a Páscoa, são muito propícías as condições para trazer à consciência o encontro do ser humano
com Cristo Jesus.

____________________
NT: Diferente da tradição vigente em outras correntes cristãs, Rudolf Steiner enfatiza a importância fundamental do 
Cristo como ser espiritual que se encarnou nos corpos fisico, etérico e anímico de Jesus. É por isso que se refere a 
Cristo Jesus. 



                                                                                                                                                                                       7/11

Num sentido mais profundo, e isto não deve ser apagado pela abstrata cultura materialista da
atualidade, a época de Natal está ligada aos processos da Terra, porque o ser humano passa junto 
com a Terra pelas mudanças que ocorrem na Terra durante o Natal. A época de Páscoa é 
estabelecida conforme os processos celestiais. O domingo de Páscoa é marcado para o primeiro 
domingo posterior à primeira lua cheia do equinócio da primavera. Portanto, enquanto que a época 
de Natal é fixada conforme as relações vigentes na Terra, a época da Páscoa é determinada do alto 
para baixo. Assim, da mesma maneira como é verdade tudo o que falamos do que tem a ver com as 
relações da Terra, é igualmente verdade que estamos ligados às condições celestiais, com as grandes
relações cósmicas e espirituais, conforme expus agora.

A época de Páscoa é aquela época do decorrer concreto do ano na qual tudo aquilo que o 
encontro com o Cristo gerou em nós na época de Natal volta a se unir corretamente com o nosso 
corpo físico de ser humano na Terra. O grande mistério da sexta feira da Paixão, que atualiza para o 
ser humano o mistério do Gólgota na Páscoa, ainda tem o significado, entre outros, de que o Cristo, 
que, por assim dizer, anda conosco pelo mundo, se aproxima ao máximo de nós, de certa forma, 
falando grosseiramente, some em nós, penetra em nós. Isso se dá de tal maneira que Ele pode ficar 
conosco durante a época após o mistério do Gólgota, na temporada que se aproxima como sendo o 
verão {no hemisfério norte}, durante a qual, na época junina dos antigos mistérios, as pessoas 
queriam unir-se ao macrocosmos de uma maneira diferente do que deve ser agora após o evento do 
mistério do Gólgota.

Os senhores vêm que somos o microcosmos inserido de uma maneira profundamente 
significativa nessa relação com o macrocosmos. Em cada decorrer do ano, nós vamos juntos com o 
macrocosmos, mas como seres humanos estamos interiormente mais ligados ao decorrer do ano. É  
assim que a ciência espiritual tenta desvendar gradualmente as representações que o ser humano 
pode adquirir dessa ciência a respeito do que o Cristo realiza e penetra na nossa vida na Terra a 
partir do mistério do Gólgota.

Acredito que neste ponto devo intercalar algo muito importante e que deverá ser bem 
entendida pelos nossos amigos da ciência espiritual.

Não se deve interpretar {as observações feitas até este momento da palestra} como se as 
aspirações da ciência espiritual fossem um substituto da vida religiosa e do seu exercício. A ciência 
espiritual pode ser em grande parte e especialmente em relação ao mistério do Cristo um apoio, uma
base para a vida e a prática religiosas. Mas não se deveria transformar a ciência espiritual em 
religião, pois deve ficar claro que a prática e ativa vida religiosa no conjunto da comunidade 
humana estimula a consciência espiritual da almaNT.

Para que a consciência espiritual se torna algo vivo no ser humano, ele não deve ficar preso 
a representações abstratas de Deus ou do Cristo, mas deve praticar repetidamente a religião como 
algo que se torna uma espécie de ambiente religioso que o rodeia, um ambiente religioso que fala 
para ele, pois a vida religiosa pode assumir as mais variadas formas para os diversos seres humanos.
Quando esse ambiente religioso é suficientemente profundo, surgem os meios que estimulam 
adequadamente cada alma e, assim, a alma sente justamente saudades das representações que serão 
desenvolvidas na {convivência com a} ciência espiritual. 

____________________
NT: Já no seu livro lancado inicialmente em 1909, A ciência oculta (citado na primeira página desta tradução), Steiner 
escreveu sobre os efeitos dos impulsos religiosos na vida anímica humana, específicamente nos germes da 
Personalidade Espiritual, do Espírito Vital e do Homem Espírito (p. 29 da edição brasileira).



                                                                                                                                                                                       8/11

Assim como numa relação objetiva a ciência espiritual é com certeza um apoio na 
conformação da vida religiosa, na relação subjetiva de hoje chegou o momento em que podemos 
dizer que o ser humano oermeado pelo sentimento religioso é levado justamente por este sentimento
ao conhecimento. Pois, a consciência espiritual se adquire pela vivência religiosa, bem como o 
conhecimento espiritual por meio da ciência espiritual, assim como o conhecimento da natureza se 
conquista através da ciência natural. E a consciência espiritual conduz ao impulso de chegar ao 
conhecimento espiritual. De um ponto de vista subjetivo, pode-se dizer que justamente uma vida 
religiosa interiorizada pode conduzir o ser humano da atualidade à ciência espiritual.

O terceiro encontro é aquele no qual o ser humano se aproxima ao Homem Espírito, que 
realmente só será desenvolvido num futuro bem distante, graças à intermediação de uma entidade 
da hierarquia dos arqueos {espíritos da personalidade}. Podemos dizer que os seres humanos da 
antiguidade sentiam esse encontro como se fosse um encontro com aquilo que penetra o mundo, que
nós mal podemos distinguir em nós mesmos e no mundo, mas que adentramos o mundo com o 
nosso Eu superior como sendo uma unidade. Em geral, quando hoje em dia a maioria das pessoas 
fala disso também sente assim, mas não tem mais consciência da verdade mais profunda deste tema.

Assim como no segundo encontro pode-se falar igualmente de um encontro com Cristo  
Jesus , no terceiro pode-se falar de um encontro com o princípio do Pai, com o “Pai” como tudo 
aquilo que fundamenta o mundo, com o que se sente corretamente aquilo que nas religiões se 
entende como sendo o “Pai”. Por outro lado, esse encontro revela a nossa íntima relação com o 
macrocosmos, com o universo divino e espiritual. O decorrer diário dos processos universais inclui 
para nós o encontro com o gênio. O decorrer anual inclui para nós o encontro com Cristo Jesus. E o 
decorrer de toda a vida do ser humano, que normalmente pode ser descrita como sendo a vida 
patriarcal de 70 anos de idadeNT, associa-se ao encontro com o princípio do Pai.

Numa determinada etapa de nossa existência física na Terra, entre os 28 e os 42 anos de 
idade, somos mesmo preparados para vivenciar o encontro com esse princípio do Pai, mas que, 
devido à educação da atualidade, ocorre de uma maneira inconsciente, mas absolutamente valiosa, 
na íntima profundidade na alma. Nos anos posteriores, pode-se sentir a consequência disso, se 
desenvolvermos um sentimento suficientemente sutil para prestar atenção ao resultado que se segue 
a esse encontro com o princípio do Pai, que se apresenta como que surgindo de nós mesmos.

Durante o tempo que a pessoa é preparada para a vida, a educação, e de várias outras 
maneiras, deveria tornar profundamente possível o encontro com o princípio do Pai. Isso pode 
acontecer, por exemplo, se durante a sua educação a pessoa é levada a desenvolver corretamente o 
sentido da magnificiência e da grandiosidade do mundo, do sublime que são os processos do 
mundo.  Muito substraímos da formação do jovem quando ele pouco capta da veneração e da 
admiração que temos pelo que se revela como sendo a beleza e a grandiosidade no mundo. Na 
medida em que mostramos ao jovem o sentimento que liga o coração humano à beleza e à 
grandiosidade do mundo, o preparamos assim para um encontro correto com o princípio do Pai.

Pois esse encontro com o princípio do Pai significa muito para a vida que transcorre entre a 
morte e um novo nascimento. O encontro ocorre normalmente nesses anos que assinalei 
anteriormente e significa que a pessoa recebe força e apoio poderosos para, como sabemos, quando,
após passar pelo limiar da morte e entrar no mundo das almas, chegar a viver a retrospectiva 
anímica da sua vida passada, da sua vida na Terra.

_______________
{NT: Steiner parece referir-se ao chefe de família da antiguidade, tida como uma pessoa idosa, respeitada e venerada.



                                                                                                                                                                                       9/11

A pessoa pode viver de forma forte e poderosa como deveria ser essa retrospectiva, que, 
como sabemos, compreende aproximadamente um terço do tempo que transcorre entre o 
nascimento e a morte, se a pessoa pudesse contemplar repetidamente o seguinte: é neste ou naquele 
lugar que você teve o encontro com aquele ente que o ser humano expressa de maneira gaguejante e
pouco clara quando se refere ao “Pai”, que fundamenta a ordem do mundo. Essa é uma importante 
representação, que o homem sempre deveria ter, além da própria representação da morte, sobre os 
eventos que ocorrem após {a alma humana} passar pelo limiar da morte.

Em decorrência do que acabamos de dizer, surge então uma questão muito importante. 
Existem pessoas que morrem antes de chegar à metade da vida, que é quando normalmente ocorre o
encontro com o princípio do Pai. Devemos considerar o caso de uma pessoa que morre por uma 
ingerência de fora, por doença, que também é uma ingerência de fora, por fraqueza. Se no caso de 
morte prematura o encontro com o princípio do Pai nas profundezas inconscientes da alma não 
chegou a acontecer, isso ocorre na hora da morte. O encontro é vivenciado juntamente com a morte.
Aqui é o lugar certo para expressar de uma outra maneira o que, de outra forma já foi
abordado na correspondente situação, por exemplo na minha obra Teosofia4, que é quando se fala 
desse evento altamente triste, que é quando a pessoa por sua própria vontade coloca fim à sua vida.

Quem compreendesse o significado desse ato {do suicídio}, não o realizaria. Quando 
finalmente a ciência espiritual realmente passar a se firmar nos sentimentos humanos, não ocorrerão
mais suicídios. Quando a morte ocorre antes da metade da vida, na hora da morte a pessoa também 
capta o princípio do Pai, pois a morte chega de fora, já que a pessoa não se entrega à morte. No meu
livro Teosofia, mostrei, de um outro ponto de vista, a dificuldade que se apresenta para a alma 
humana no caso de suicídio, pois pode-se dizer que o suicida possivelmente se subtrai do encontro 
com o princípio do Pai nessa encarnação.

As verdades que a ciência espiritual tem a dizer sobre a vida humana são infinitamente 
sérias em casos muito importantes, justamente porque ela participa de maneira muito íntimo da 
vida. Elas esclarecem de forma séria a respeito da vida e é isso que as pessoas precisam nesta época 
em que elas devem se desfazer do materialismo, que domina a ordem e a visão do mundo, na 
medida em que elas dependem do ser humano. Será necessária uma força muito forte para que o ser 
humano possa se desfazer das poderosas ligações que as potências meramente materialistas 
formaram com ele, de forma a lhe proporcionar a possibilidade de vislumbrar, a partir das 
experiências do dia a dia, a sua relação com o mundo espiritual.

Da mesma maneira que se fala genêricamente dos entes das hierarquias superiores, pode-se 
falar de forma concreta que, durante o tempo que transcorre entre o nascimento e a morte, o próprio 
ser humano pode subir, inicialmente de maneira inconsciente, três degraus por meio de vivências 
que geram consciência: através do encontro com o gênio, através do encontro com o Cristo e 
através do encontro com o Pai. Evidentemente, tudo isto depende muito da pessoa desenvolver um 
sentimento por prementes representações mentais, que aprimoram a vida anímica e, assim, a pessoa 
não passa mais distraída e desinteressada pela vida, ignorando a realidade da própria existência. 
Nesse sentido, a educação tem muito, mas muito mesmo, a fazer pela frente.

4    Veja o capítulo “A alma no mundo anímico após a morte“, em Teosofia  Introdução ao conhecimento supra-sensível  
     do mundo e do destino humano, Editora Antroposófica, São Paulo 7ª edição 2004 (Obra Completa volume 9).



                                                                                                                                                                                       10/11

Gostaria ainda de citar uma determinada representação mental. Pensem os senhores como é 
possível aprofundar infinitamente a vida, se ao conhecimento geral sobre o carma forem 
acrescentadas as particularidades que existem quando a pessoa ao final relativamente prematuro de 
uma vida se encontra com o princípio do Pai. Aí vê-se que no carma dessa pessoa a morte 
prematura era necessária para que ocorresse esse encontro anormal com o princípio do Pai. Mas o 
que acontece de fato quando ocorre esse encontro anormal com o princípio do Pai? O ser humano é 
exteriormente destruído, sua essência física vai ser exteriormente sepultada. Na verdade, esse 
também é em caso de doença. Assim, o palco do encontro com o princípio do Pai ainda é o mundo 
físico.

Devido a que o mundo físico exterior da Terra destruiu o ser humano, revela-se então o 
princípio do Pai no próprio local da destruição, o que numa retrospectiva posterior torna-se visível. 
Contudo, dessa forma, à medida que o ser humano revê {retrospectivamente} toda a sua vida depois
que passou pelo limiar da morte, ele ganha a possibilidade de, a partir das alturas do céu, preservar 
o pensamento do lugar ou seja, na Terra, onde se deu o encontro com o princípio do Pai. E isso leva 
o ser humano a agir muito no mundo físico a partir do mundo espiritual.

Observando a nossa época a partir desse ponto de vista, e tentando vivenciar esse sentimento
que desenvolvemos hoje ao enunciar o encontro com o Pai como um sentimento e não como mera 
abstrata representação em relação às inúmeras mortes prematuras, devemos dizer que nelas existia a
predestinação, a preparação, para que nos tempos vindouros venha a ser possível agir muito no 
mundo físico da Terra a partir do mundo espiritual. Aqui os senhores têm de um outro ponto de 
vista daquilo que eu disse há anos a respeito das impressões desses tristes acontecimentos, de que 
pessoas que na atualidade passam prematuramente pelo limiar da morte no futuro serão os grandes 
ajudantes da humanidade, que precisa de muita ajuda de fora para vencer o materialismo.

Nada disso deve ficar na inconsciência ou na subconsciência, mas deve ser elevado à 
consciência. Por isso, torna-se importante que as almas aqui na Terra sejam receptivas para tudo 
isso, pois, como já mencionei anteriormente, caso contrário essas forças que deveriam ser 
desenvolvidas no mundo espiritual irão em outra direção. Para que as forças predestinadas a isso 
sejam frutíferas para a Terra, é necessário que existam na Terra almas impregnadas pelo 
conhecimento do mundo espiritual. Cada vez mais deverão existir almas impregnadas pelo 
conhecimento do mundo espiritual. Portanto, tentemos tornar frutífero aquilo que já expressamos 
em palavras, tornar frutífero o conteúdo da ciência espiritual do qual já falamos.

Como já disse numa palestra anterior, tentemos reviver por meio do que aprendemos da 
ciência espiritual as antigas representações mentais, que não é à toa são entretecidas na nossa vida 
da atualidade. Tentemos reviver o pensamento que recebemos de alguém como Plutarco: o ser 
humano, de outra maneira visto apenas como um ser físico, é permeado pelo ser humano espiritual, 
possui geralmente um membro superior acima que lhe pertence espiritualmente, representado pelo 
seu gênio, a quem o homem sábio acompanha de boa vontade. Tentemos gerar sentimentos de apoio
e assim evitar de vivenciar essas manifestações da vida de maneira desatenta.

 
Para concluir, vejamos hoje o que pode ser uma sugestão de sentimentode ajuda para a alma.

Lamentavelmente, na moderna vida materialista para muitas pessoas é difícil sentir o que poderia 
minorar o triste momento das provações, e que não deve ser apenas minorado – o que mal pode se 
esperar se o materialismo aumentar cada vez mais a sua força, que vai aumentar ainda mais – , 
repito que é muito, mas muito difícil sentir nesta época materialista aquilo que eu chamo de a 
santidade do sono. É um fenômeno cultural de grande transcendência quando se vê que a 
inteligencia efetivamente em vigor na humanidade dispensa todo o respeito pela santidade do sono.



                                                                                                                                                                                       11/11

Situações como essas não devem ser criticadas, mas também não devem ser vistas como um 
ascetismo que não é realizado. Devemos viver no mundo, mas devemos viver no mundo com os 
olhos abertos. Pois é só assim que arrancamos a nossa corporalidade… [frase incompleta nas notas 
taquigráficas]. Pensemos somente que muitas pessoas passam as horas da noite com o conteúdo do 
que fizeram voltadas para a matéria e depois, como a partir da mentalidade materialista não se pode 
desenvolver o elemento vivificante, se entregam ao sono sem desenvolver o sentimento de que o 
sono as une ao mundo espiritual, de que o sono as conduz ao mundo espiritual.

Os seres humanos deveriam pelo menos desenvolver passo a passo o que se diz com estas 
palavras: “Eu cochilo e durmo. Até eu despertar, a minha alma estará no mundo espiritual. Lá ela 
encontrará o poderoso ente que existe no mundo espiritual e que dirige a minha vida na Terra, que 
paira sobre a minha cabeça, lá ela {a alma da pessoa} vai encontrar o gênio. Quando eu acordar, 
{já} terei tido o encontro com o meu gênio,  cujas asas se abriram em torno da minha alma”. 

A superação do materialismo depende muito, mas muito mesmo, de se a pessoa consegue 
transformar, ou não consegue transformar, a sua relação com o sono nesse sentimento vivo da 
maneira que acabei de descrever. Essa superação da vida materialista só pode acontecer através da 
estimulação interior, mas também por sentimentos correspondentes do mundo espiritual. Somente 
quando conseguirmos realmente ativar esses sentimentos é que a vida durante o sono será de tal 
maneira intensiva, e, por outro lado, o encontro com o mundo espiritual será muito forte, que 
gradualmente também a nossa vida de vigília se verá fortalecida, ao ponto de que sentiremos não 
apenas a vida sensorial, mas também a verdadeira vida espiritual em torno de nós. Pois a vida que 
geralmente chamamos de a verdadeira é, de fato, apenas uma imagem do verdadeiro mundo, 
conforme expus na última conferência pública5.  

O verdadeiro mundo é o mundo do espírito. A pequena comunidade à qual hoje em dia 
{1917} se dirige a ciência espiritual de orientação antroposófica receberá os sérios sintomas de 
nossa época e depois os pesados sofrimentos do nosso tempo, desde que ela sinta essa época como 
uma provação à qual o ser humano é submetido hoje em dia, desde que ela possa unir com 
verdadeira fora anímica e verdadeira coragem o ser humano integral ao que devemos receber como 
sendo a ciência espiritual através do nosso pensar, da nossa razão.

Com estas palavras, quero hoje enfatizar mais uma vez o que eu já disse aqui 
frequentemente: a ciência espiritual só encontra o seu autêntico lugar no coração humano quando 
ela não é mera teoria, mero conhecimento, mas quando ela, falando em sentido figurado, feito o 
sangue do coração da alma penetra íntimamente todo o nosso ente e o vivifica, assim como o nosso 
sangue físico deve penetrar e vivificar o nosso ente físico.

* GA 175  As etapas para chegar a um conhecimento do mistério do Gólgata. Metamorfoses 
cósmica e humana, Rudolf Steiner Verlag, Dornach, terceira edição, 1996.

5   Veja em Espírito e matéria, vida e morte  Rudolf Steiner-Nachlaß Verwaltung 1961 Dornach (Obra Completa 
volume 66) a palestra de 17 de fevereiro de 1917 em Berlim.


